
A AGRICULTURA INDÍGENA E A ANCESTRALIDADE KALI’NA DA
COMUNIDADE SÃO JOSÉ DOS GALIBI NO MUNICÍPIO DO OIAPOQUE:

GÊNESE E METAMORFOSES NAS DUAS PRIMEIRAS DÉCADAS DO
SÉCULO XXI

INDIGENOUS AGRICULTURE AND THE KALI’NA ANCESTRY OF THE
SÃO JOSÉ DOS GALIBI COMMUNITY IN THE MUNICIPALITY OF

OIAPOQUE: GENESIS AND METAMORPHOSES IN THE FIRST TWO
DECADES OF THE 21ST CENTURY

AGRICULTURA INDÍGENA Y LA ASCENDENCIA KALI’NA DE LA
COMUNIDAD DE SÃO JOSÉ DOS GALIBI EN EL MUNICIPIO DE

OIAPOQUE: GÉNESIS Y METAMORFOSIS EN LAS DOS PRIMERAS
DÉCADAS DEL SIGLO XXI

Nilton Ferreira Batista1

Roni Mayer Lomba2

Heitor Paladim Júnior3

RESUMO
A presente pesquisa teve como objetivo geral de compreender como as práticas da agricultura
indígena,  articuladas  aos  saberes  ancestrais  e  à  identidade  étnica  dos  Galibi  Kali’na,  se
transformaram  e  se  mantiveram  na  comunidade  São  José  do  Galibi,  no  município  do
Oiapoque, nas duas primeiras décadas do século XXI. A escolha deste tema se apoia em
fundamentos teóricos e empíricos que transcendem uma motivação meramente exploratória. A
agricultura tradicional amazônica, em termos gerais,  sofre as consequências do avanço da
agricultura  mecanizadas,  como por  exemplo,  a  perda da biodiversidade e  a  imposição de
padrões de consumo que enfraquecem a autonomia alimentar. A relevância desta investigação
está, portanto, em compreender como a agricultura, especialmente a mandioca, eixo alimentar
e  simbólico  dos  Galibi-Kali’na  sustenta  o  cotidiano  e  formas  específicas  de  organização
social,  de memória e  de solidariedade.  Os resultados mostram  que a roça funciona como
espaço de ensino,  convivência e  transmissão de saberes.  Assim, o estudo confirma que a
agricultura  desempenha  papel  decisivo  na  manutenção  da  identidade  Galibi-Kali’na.  Ao
mesmo tempo a roça é, fonte de alimento e território de afirmação cultural, onde o trabalho
diário é também um ato de cuidado com o passado e de compromisso com o futuro. Portanto,
compreender essa dimensão da agricultura dos Galibi Kali’na, na comunidade São José do
Galibi  e  valorizá-la,  é  tarefa  para  quem elabora  políticas  públicas,  projeta  programas  de
desenvolvimento ou pensa a sustentabilidade de maneira efetiva.
Palavras-chave: Agricultura indígena. Saberes tradicionais. Identidade. Memórias.

1 Mestrando do Programa de Pós-Graduação em Geografia da Universidade Federal do Pará. 
E-mail: batistaniltonferreira@gmail.com. ORCID: https//orcid.org/0009-0009-3864-4905
2 Professor do Instituto Federal do Pará – IFPA E-mail: ronimayer@hotmail.com 
ORCID:https//orcid.org/0000-00016062-6142
3 Pós Doutor pela Universidade Federal do Amapá – UNIFAP. E-mail: hpaladim@gmail.com. 
ORCID:https//orcid.org/0000-0002-6340-9140

A AGRICULTURA INDÍGENA E A ANCESTRALIDADE KALI’NA DA COMUNIDADE SÃO JOSÉ DOS GALIBI NO
MUNICÍPIO DO OIAPOQUE: GÊNESE E METAMORFOSES NAS DUAS PRIMEIRAS DÉCADAS DO SÉCULO XXI

Revista Homem, Espaço e Tempo, nº 19, volume 2. - ISSN: 1982-3800

Artigo recebido: 21/08/2025
Artigo aceito: 01/12//2025



ABSTRACT

The  present  research  had  the  general  objective  of  understanding  how  the  practices  of
indigenous agriculture,  articulated with the ancestral knowledge and ethnic identity of the
Galibi Kali'na, were transformed and maintained in the São José do Galibi community, in the
municipality of Oiapoque, in the first two decades of the twenty-first century. The choice of
this  theme  is  based  on  theoretical  and  empirical  foundations  that  transcend  a  merely
exploratory  motivation.  Traditional  Amazonian  agriculture,  in  general  terms,  suffers  the
consequences of the advance of mechanized agriculture, such as the loss of biodiversity and
the imposition of consumption patterns that weaken food autonomy. The relevance of this
investigation is, therefore, in understanding how agriculture, especially cassava, the food and
symbolic  axis  of  the  Galibi-Kali'na,  sustains  daily  life  and  specific  forms  of  social
organization, memory and solidarity. The results show that the garden functions as a space for
teaching,  coexistence  and  transmission  of  knowledge.  Thus,  the  study  confirms  that
agriculture plays a decisive role in maintaining the Galibi-Kali'na identity. At the same time,
the farm is a source of food and a territory of cultural affirmation, where daily work is also an
act of care for the past and commitment to the future. Therefore, understanding this dimension
of agriculture of the Galibi Kali'na, in the São José do Galibi community, and valuing it, is a
task for  those  who develop public  policies,  design development  programs or  think about
sustainability in an effective way.
Keywords: Indigenous agriculture. Traditional knowledge. Identity. Memories.  

RESUMEN

El objetivo general de esta investigación fue comprender cómo las prácticas de la agricultura
indígena, articuladas con los conocimientos ancestrales y la identidad étnica de los Galibi
Kali'na,  se han transformado y mantenido en la  comunidad de São José do Galibi,  en el
municipio de Oiapoque, durante las dos primeras décadas del siglo XXI. La elección de este
tema se basa en fundamentos teóricos y empíricos que trascienden una motivación meramente
exploratoria.  La agricultura tradicional amazónica,  en general,  sufre las consecuencias del
avance de la agricultura mecanizada, como la pérdida de biodiversidad y la imposición de
patrones  de  consumo  que  debilitan  la  autonomía  alimentaria.  La  relevancia  de  esta
investigación, por lo tanto, reside en comprender cómo la agricultura, especialmente la yuca,
eje  alimentario  y  simbólico  de  los  Galibi-Kali’na,  sustenta  la  vida  cotidiana  y  formas
específicas de organización social,  memoria y solidaridad. Los resultados muestran que el
campo funciona como un espacio de enseñanza, convivencia y transmisión de conocimientos.
Así, el estudio confirma que la agricultura desempeña un papel decisivo en el mantenimiento
de la identidad Galibi-Kali’na. Al mismo tiempo, el campo es fuente de alimento y territorio
de afirmación cultural, donde el trabajo diario es también un acto de cuidado del pasado y un
compromiso con el futuro. Por lo tanto, comprender y valorar esta dimensión de la agricultura
Galibi-Kali’na en la comunidad de São José do Galibi es una tarea para quienes desarrollan
políticas públicas, diseñan programas de desarrollo o piensan eficazmente en la sostenibilidad.
Palabras clave: Agricultura indígena. Conocimientos tradicionales. Identidad. Memorias.

A AGRICULTURA INDÍGENA E A ANCESTRALIDADE KALI’NA DA COMUNIDADE SÃO JOSÉ DOS GALIBI NO
MUNICÍPIO DO OIAPOQUE: GÊNESE E METAMORFOSES NAS DUAS PRIMEIRAS DÉCADAS DO SÉCULO XXI

Revista Homem, Espaço e Tempo, nº 19, volume 2. - ISSN: 1982-3800



INTRODUÇÃO

A agricultura dos povos indígenas amazônicos tem sido, ao longo do tempo, uma das

principais chaves para compreender suas formas de existência, de relação com o território e de

transmissão de saberes. No extremo norte do Amapá, na aldeia São José do Galibi, o povo

Galibi-Kali’na preserva um modo próprio de cultivar e de viver, estruturado na memória e na

continuidade de práticas herdadas de seus ancestrais.  Embora sua presença no Brasil  seja

consolidada  a  partir  da  segunda  metade  do  século  XX  após  deslocamentos  da  Guiana

Francesa, autores como Vidal (2000; 2007; 2023) e Cunha (2022) mostram que esse grupo

integra um espaço multiétnico em que agricultura, parentesco e identidade caminham juntos.

É nesse contexto que surge a pergunta que orienta este estudo: de que maneira os

saberes ancestrais e as práticas agrícolas contribuem para a manutenção da identidade Galibi-

Kali’na na comunidade São José do Galibi? A escolha da temática não se limita ao interesse

acadêmico.  Ela  nasce  da  percepção  de  que,  diante  da  expansão  de  modelos  agrícolas

mecanizados, das mudanças ambientais e da crescente pressão sobre territórios indígenas, os

sistemas tradicionais de cultivo se tornam ainda mais vulneráveis e, ao mesmo tempo, mais

essenciais  para  a  continuidade  cultural  dos  povos.  A relevância  desta  investigação  está,

portanto, em compreender como a agricultura, especialmente a mandioca, eixo alimentar e

simbólico dos Galibi-Kali’na sustenta o cotidiano e formas específicas de organização social,

de memória e de solidariedade. Cada semente preservada, cada variedade cultivada e cada

gesto repetido na roça constituem um arquivo vivo de conhecimentos, práticas e valores que

atravessam gerações.

O objetivo geral consiste em compreender como as práticas da agricultura indígena,

articuladas aos saberes ancestrais e à identidade étnica dos Galibi Kali’na, se transformaram e

se  mantiveram na comunidade São José  do Galibi,  no município  do Oiapoque,  nas  duas

primeiras décadas do século XXI. De maneira complementar, busca-se identificar os pilares

históricos e territoriais que estruturam o cultivo; compreender a centralidade da mandioca na

economia e na vida espiritual da comunidade; e examinar os desafios contemporâneos que

influenciam tanto  a  permanência  quanto  as  transformações  desses  modos  tradicionais  de

produzir. A pesquisa ancora-se em uma abordagem qualitativa, revisão bibliográfica e trabalho

de campo, por reconhecer que a agricultura indígena exige olhar atento e escuta sensível para

captar os sentidos que não se revelam apenas por dados técnicos. Por fim, o artigo se organiza

em  quatro  partes:  o  referencial  teórico,  o  contexto  histórico  e  social  da  comunidade,  a

A AGRICULTURA INDÍGENA E A ANCESTRALIDADE KALI’NA DA COMUNIDADE SÃO JOSÉ DOS GALIBI NO
MUNICÍPIO DO OIAPOQUE: GÊNESE E METAMORFOSES NAS DUAS PRIMEIRAS DÉCADAS DO SÉCULO XXI

Revista Homem, Espaço e Tempo, nº 19, volume 2. - ISSN: 1982-3800



metodologia adotada e a análise dos resultados, o qual possibilita que o leitor acompanhe,

passo a passo, a afirmação da agricultura como espaço de memória, identidade e resistência

entre os Galibi-Kali’na.

UM BREVE OLHAR NA CULTURA GALIBI KALI’NA

A cultura  Galibi-Kali’na,  profundamente  enraizada nas  práticas  de  seus  ancestrais,

permanece viva mesmo em territórios marcados por fronteiras políticas que segmentam áreas

indígenas.  No caso  dos  Galibi  do  Oiapoque,  essa  herança  cultural  se  entrelaça  de  forma

complexa com as identidades nacionais dos países que compõem a região fronteiriça, Guiana

Francesa, Suriname, Venezuela e Brasil. Compreender essas interações é fundamental, pois

elas influenciaram e continuam influenciando a maneira como o grupo constrói e preserva sua

identidade, sobretudo após deslocamentos (Vidal, 2000; 2024).

Os estudos de Vidal expõem que a formação das identidades indígenas na Amazônia se

desenvolve em meio a relações interétnicas marcadas por pressões estatais, escolhas coletivas

e negociações constantes com o Estado-nação. Entre os Galibi-Kali’na, originários de Maná,

na Guiana Francesa, chama atenção o fato de se identificarem como brasileiros, recusando as

tentativas francesas de repatriá-los. Esse episódio ilumina a natureza fluida e multifacetada

das  identidades  nacionais  e  revela  que  elas  não  se  limitam às  fronteiras  territorialmente

impostas pelo colonialismo, mas se constroem a partir das experiências, vínculos históricos e

sentidos de pertencimento cultivados pelo próprio grupo.

A convivência  em  territórios  de  fronteira  revela  a  complexidade  das  identidades

indígenas,  que  frequentemente  se  desdobram  entre  pertencimentos  étnicos  e  nacionais.

Grupos como os Ticuna e os Galibi do Oiapoque exemplificam essa diversidade ao assumirem

diferentes nacionalidades conforme os países com os quais mantêm vínculo. Os Ticuna, por

viverem entre Brasil, Colômbia e Peru, podem se reconhecer como indígenas de qualquer um

desses Estados. Contudo, essa pluralidade nem sempre decorre de escolhas livres: políticas

governamentais e processos de integração nacional muitas vezes obrigam povos indígenas

estrangeiros a adotar identidades estatais. É o caso dos Galibi, que migraram da região entre

Guiana Francesa e Suriname na década de 1950 e acabaram incorporando a nacionalidade

brasileira, sem abrir mão de sua essência cultural e tradições. Assim, identidades étnicas e

nacionais  se  entrelaçam  nesses  espaços,  revelando  formas  flexíveis  e  situadas  de

pertencimento (López Garcés, 2012).

A AGRICULTURA INDÍGENA E A ANCESTRALIDADE KALI’NA DA COMUNIDADE SÃO JOSÉ DOS GALIBI NO
MUNICÍPIO DO OIAPOQUE: GÊNESE E METAMORFOSES NAS DUAS PRIMEIRAS DÉCADAS DO SÉCULO XXI

Revista Homem, Espaço e Tempo, nº 19, volume 2. - ISSN: 1982-3800



No caso dos Galibi Kali’na, por exemplo, a recusa em se reconhecerem como apenas

pertencentes à Guiana Francesa expressam como as identidades étnicas podem se sobrepor e

até mesmo desafiar as fronteiras nacionais estabelecidas. Essa dinâmica ressalta a construção

contínua  das  identidades,  moldadas  por  interações  históricas,  políticas  e  culturais  em

constante evolução.

Língua e Tradições Orais dos Galibi Kali’na

Moraes  (2018)  destaca  a  importância  da  língua  e  das  tradições  orais  para  a

preservação da identidade cultural dos Galibi-Kali’na, chamando atenção para o significado

do nome originalmente utilizado pelo grupo. Segundo os mais velhos, o termo correto não

seria “Galibi Kali’na”, mas “Tïlewuyu”, expressão que hoje quase não aparece no cotidiano,

mas  permanece  viva  em conversas  que  evocam os  antigos  tampokô e  nopokô.  Esse  uso

restrito revela o vínculo profundo entre memória, oralidade e transmissão intergeracional do

conhecimento, mostrando como certos termos guardam histórias, afetos e modos de ser que

ultrapassam classificações  externas.  A permanência  de  “Tïlewuyu”,  mesmo em contextos

limitados, reforça a importância de manter vivas tanto a língua quanto as narrativas ancestrais,

especialmente diante das pressões da modernidade e da influência de nomes difundidos por

antropólogos e instituições oficiais.

No  mesmo  estudo,  Moraes  analisa  a  posição  do  líder  local  sobre  o  ensino

bilíngue, que privilegia o aprendizado de línguas úteis para a interação com não indígenas.

Embora essa postura tenha fundamento prático, ela também revela os desafios enfrentados

pelos Galibi-Kali’na para conciliar a preservação da língua tradicional com as demandas de

um mundo externo cada vez mais presente. Nesse sentido, Moraes enfatiza a necessidade de

políticas educacionais que valorizem simultaneamente o fortalecimento da língua indígena e a

preparação das crianças para circular em outros espaços sociais, garantindo equilíbrio entre

tradição e adaptação.

A migração dos Galibi-Kali’na e a necessidade de dialogar com diferentes grupos

acabaram impactando profundamente a transmissão de sua língua materna. Ao chegarem ao

Brasil, muitos aprenderam o português e o Patoá para facilitar a convivência com a sociedade

não indígena, mas deixaram de ensinar sua própria língua às novas gerações. Como resultado,

a fluência do idioma indígena restringiu-se quase exclusivamente à primeira geração pós-

migração, gerando entre os mais velhos um sentimento de culpa pela perda linguística. Essa

situação mostra um processo de apagamento cultural no qual outras línguas ganharam espaço,

A AGRICULTURA INDÍGENA E A ANCESTRALIDADE KALI’NA DA COMUNIDADE SÃO JOSÉ DOS GALIBI NO
MUNICÍPIO DO OIAPOQUE: GÊNESE E METAMORFOSES NAS DUAS PRIMEIRAS DÉCADAS DO SÉCULO XXI

Revista Homem, Espaço e Tempo, nº 19, volume 2. - ISSN: 1982-3800



enquanto  a  língua  Galibi-Kali’na  se  tornou  quase  invisível  no  contexto  brasileiro  (Sousa

Santos, 2010).

Diante desse cenário, torna-se fundamental enfrentar os desafios da revitalização

linguística. Políticas educacionais que priorizem o ensino da língua desde a infância, aliadas a

programas  de  incentivo  e  à  transmissão  intergeracional,  são  essenciais  para  fortalecer  a

identidade cultural e recuperar a presença da língua Galibi-Kali’na na aldeia São José.

Portanto,  é  fundamental  que  a  comunidade  tenha  acesso  a  recursos  e  apoio

adequados para manter a preservação e o resgate de sua identidade linguística e cultural. Ao

fazer isso, é possível criar um ambiente propício para a revitalização e celebração da língua

Kali’na e das tradições orais, e desta maneira, garantir que as futuras gerações possam se

orgulhar de sua herança e perpetuá-la para as gerações vindouras.

AGRICULTURA INDÍGENA NA ALDEIA SÃO JOSÉ DO GALIBI NO MUNICÍPIO

DO OIAPOQUE

Conhecimentos Tradicionais e Práticas Agrícolas

Segundo Vidal (2000), é comum as famílias indígenas galibi mantenha sua "abattis" 

(roça) bem cuidada, administrada diariamente com o auxílio de sua família. A "abattis" para 

os Galibi, representa um aspecto fundamental de suas vidas. Vidal (2000) revela a 

centralidade da agricultura na vida dos Galibi, onde destaca a roça como um símbolo cultural 

e social. De acordo com AMIM (2025),

A roça  é  uma grande rede  de  relações:  reúne conhecimento,  plantas,  pessoas,  e
territórios [...]A roça também é parentesco e reflete toda uma rede de trocas entre
parentes  próximos  e  distantes  [...]  Fonte  do  alimento  do  dia  a  dia  das  famílias
indígenas, da roça provém a tão apreciada farinha de mandioca, que está presente
em todas as refeições, acompanhando o peixe fresco, a caça e o açaí [...] (AMIM,
2025, p.2).

Essa relação com a roça, bem como, a prática de cuidar da terra em conjunto com

a família reforça os laços comunitários e familiares e, desta maneira, sustenta as tradições e

conhecimentos agrícolas de geração em geração. Além do mais, a herança de pedaços de terra

para netos e sobrinhos ilustra um compromisso com a continuidade e preservação do modo de

vida  galibi,  o  qual  representa  certo  respeito  pelo  legado ancestral  e  pela  sustentabilidade

comunitária.

A AGRICULTURA INDÍGENA E A ANCESTRALIDADE KALI’NA DA COMUNIDADE SÃO JOSÉ DOS GALIBI NO
MUNICÍPIO DO OIAPOQUE: GÊNESE E METAMORFOSES NAS DUAS PRIMEIRAS DÉCADAS DO SÉCULO XXI

Revista Homem, Espaço e Tempo, nº 19, volume 2. - ISSN: 1982-3800



As roças dos povos Galibi-Marworno, Galibi-Kali’na, Karipuna e Palikur Arukwayene

constituem  unidades  agrícolas  familiares  que  variam  entre  1  e  3  hectares,  conforme  as

necessidades de cada grupo e a disponibilidade de recursos. Como destaca AMIM (2025, p.2),

essas áreas são tradicionalmente abertas pelo método de corte e queima, que envolve derrubar

pequenas porções de capoeira ou floresta antes da queimada. A escolha do tamanho e da

localização das roças está diretamente ligada às condições naturais do entorno, considerando

fatores como proximidade de rios e cachoeiras, presença de animais de caça e disponibilidade

de  frutos,  sementes  e  matérias-primas  essenciais  ao  artesanato  e  à  construção  de  casas

(Silveira, 2015).

Na  aldeia  São  José,  o  tamanho da  roça  acompanha  a  quantidade  de  membros  da

família e sua capacidade de manejar os recursos de forma sustentável. Essa gestão familiar

garante  autonomia  produtiva,  permitindo  cultivar  alimentos  para  consumo próprio  e,  por

vezes,  para  trocas  internas  ou  comercialização  em  Oiapoque.  Contudo,  esse  sistema

tradicional encontra-se ameaçado por mudanças climáticas e transformações socioculturais

(AMIM, 2025).  Ainda assim,  a  definição das roças,  especialmente  no plantio  da maniva,

permanece  enraizada  nos  conhecimentos  tradicionais  e  na  relação  equilibrada  que  essas

comunidades mantêm com o ambiente (Vidal, 2000).

Essa  relação,  de  certa  forma,  apresenta  a  compreensão  e  respeito  pelos  recursos

naturais, onde a preservação e a adequação ao meio ambiente são prioritárias. Neste sentido, a

escolha  do  espaço  agrícola  representa  um equilíbrio  entre  as  necessidades  indígenas  e  a

preservação do ecossistema local, e mostram que as práticas agrícolas não comprometam a

integridade ambiental das respectivas comunidades. Essas práticas de uso da terra, indica o

conhecimento agrícola indígena em referência ao modo de produção, que integra aspectos

ecológicos,  culturais  e  econômicos,  e  assim,  possibilita  uma  coexistência  sustentável  e

resiliente com a natureza.

Silva  (2019)  ressalta  a  importância  do  trabalho  e  das  práticas  culturais  nas

comunidades indígenas,  sublinhando como estas atividades estão integradas à organização

familiar, religiosa, política e social. Neste sentido, ao relacionar isso com os conhecimentos

tradicionais e práticas agrícolas ancestrais da Aldeia São José do Galibi  no município do

Oiapoque,  é  possível  perceber  uma  continuidade  e  preservação  dessas  tradições  que  são

fundamentais  para  a  identidade  e  sustentabilidade  das  comunidades  indígenas.  Segundo

Silveira (2015), ressalta ainda que espaços onde é feito a escolha do tamanho e dos limites das

roças  é  fortemente  influenciada  pelos  elementos  naturais,  como  rios,  cachoeiras,  e  a

A AGRICULTURA INDÍGENA E A ANCESTRALIDADE KALI’NA DA COMUNIDADE SÃO JOSÉ DOS GALIBI NO
MUNICÍPIO DO OIAPOQUE: GÊNESE E METAMORFOSES NAS DUAS PRIMEIRAS DÉCADAS DO SÉCULO XXI

Revista Homem, Espaço e Tempo, nº 19, volume 2. - ISSN: 1982-3800



disponibilidade  de  recursos  para  caça  e  coleta.  Essa  abordagem ecológica  representa  um

entendimento e respeito pelos ciclos e características naturais do território.

A escolha do local da roça para o cultivo da mandioca, feita com base nos elementos

naturais, caracteriza o conhecimento indígena do ecossistema e a prática de sustentabilidade

que tem sido realizada ao longo dos anos. Essas práticas agrícolas garantem o autoconsumo

das comunidades indígenas, bem como também, contribuem à conservação do meio ambiente.

Logo, a agricultura na Aldeia São José do Galibi, ela está integrada a um sistema de manejo

ambiental,  onde cada decisão leva em conta múltiplos fatores ecológicos.  Isso assegura a

resiliência das comunidades indígenas, e assim, mantêm suas tradições vivas e possibilita,

desta maneira, um uso sustentável dos recursos naturais (Vidal, 2000).

O  trabalho  agrícola  entre  os  povos  indígenas,  como  os  Karipuna  e  os  Galibi  do

Oiapoque, revela sistemas sociais e culturais caracterizados por uma lógica que contrasta com

os modelos produtivistas convencionais. Conforme Silva (2019, p. 10), entre os Karipuna, o

trabalho  coletivo,  denominado  “maiuhi”  4estrutura-se  a  partir  de  uma  rede  de

responsabilidades familiares.  Neste sentido, os mutirões constituem práticas centrais entre os

povos indígenas de Oiapoque. Para além do trabalho agrícola, funcionam como espaços de

troca de saberes e fortalecimento comunitário. Embora tenham se transformado ao longo do

tempo, permanecem fundamentais para revitalizar tradições e enfrentar desafios como a praga

da mandioca. Neles, também se aprendiam histórias, cantos e a produção de artefatos diversos

(AMIM, 2025).

A organização dos mutirões entre os povos indígenas de Oiapoque segue princípios de

reciprocidade  e  respeito  às  relações  familiares,  constituindo  espaços  fundamentais  de

sociabilidade  e  fortalecimento  comunitário  (AMIM,  2025).  Na  agricultura,  cada  família

escolhe  seu  roçado  com  base  em  critérios  históricos,  ambientais  e  simbólicos,  como

demonstram  os  Karipuna  ao  distinguir  tipos  de  floresta  e  preferir  terras  firmes,  saber

4  Palavra na língua indígena kheuól que quer dizer “mutirão”.  

A AGRICULTURA INDÍGENA E A ANCESTRALIDADE KALI’NA DA COMUNIDADE SÃO JOSÉ DOS GALIBI NO
MUNICÍPIO DO OIAPOQUE: GÊNESE E METAMORFOSES NAS DUAS PRIMEIRAS DÉCADAS DO SÉCULO XXI

Revista Homem, Espaço e Tempo, nº 19, volume 2. - ISSN: 1982-3800



construído empiricamente e transmitido oralmente. Entre os quatro povos da região Galibi-

Marworno, Galibi Kali’na, Karipuna e Palikur Arukwayene, o cultivo da terra está inserido

em uma lógica coletiva e cosmológica, na qual o solo é entendido como entidade viva. Para os

Galibi,  o  plantio  envolve  dimensões  rituais  e  espirituais  que  reafirmam  o  vínculo  entre

comunidade,  território e tradição.  Assim, a agricultura indígena assegura a subsistência,  e

também fortalece identidades e memórias, articulando técnica, espiritualidade e política de

modo singular (Vidal, 2023).

A importância do cultivo da mandioca aos povos galibi no município de Oiapoque

AMIM (2025, p.5) ressalta que “nossas roças sempre foram caracterizadas por

uma grande diversidade de plantas, especialmente de manivas. Nos mutirões, as trocas de

mudas de plantas eram práticas comuns, promovendo a circulação dessas variedades entre as

comunidades”.  Neste  sentido,  Vidal  (2000)  afirma  que  os  indígenas  galibi  cultivam uma

variedade de plantas como mandioca, cará, batata, macaxeira, banana, abacaxi, milho, tomate

e maracujá. Nas proximidades de cada residência, há uma abundância de árvores frutíferas,

incluindo coqueiros, abacateiros, laranjeiras, tangerineiras, pés de abiu e numerosos cajueiros,

além das enormes mangueiras que caracterizam a paisagem típica da aldeia.

De acordo com Silva (2019), o processo de fabricação da farinha envolve etapas

que conferem identidade ao produto final. Inicialmente, separa-se uma porção da mandioca

recém-colhida  para  permanecer  em  água  por  três  dias,  originando  a  chamada  mandioca

d’água. Somente após esse período é adicionada a mandioca ralada, em seguida prensada e

coada a massa, após inicia o processo de torrar até atingir o ponto ideal da farinha. Esse

ponto, é determinante, pois define características próprias de cada etnia, como sabor, textura,

torração e coloração. No comércio de Oiapoque, essa diversidade é reconhecida, e as farinhas

são comercializadas com denominações específicas, como: farinha Karipuna, farinha Palikur,

farinha Galibi Marworno e farinha Galibi.

Logo,  este  tubérculo  é  fundamental  como  uma  fonte  de  alimentação,  e  um

elemento importante nas práticas agrícolas, econômica e culturais das comunidades. Desse

modo, a mandioca é processada de diversas formas, desde a farinha até a tapioca, o bejú, e

assim,  torna-se  como  principal  item  da  alimentação.  Além  disso,  sua  versatilidade  e

resistência torna-se a base da economia e à sustentabilidade local. Porém, a presença de outras

A AGRICULTURA INDÍGENA E A ANCESTRALIDADE KALI’NA DA COMUNIDADE SÃO JOSÉ DOS GALIBI NO
MUNICÍPIO DO OIAPOQUE: GÊNESE E METAMORFOSES NAS DUAS PRIMEIRAS DÉCADAS DO SÉCULO XXI

Revista Homem, Espaço e Tempo, nº 19, volume 2. - ISSN: 1982-3800



culturas e árvores frutíferas ao redor das casas complementa o autoconsumo e contribui à

diversidade alimentar e nutricional.

Anjos (2023) destaca que a mandioca é elemento central para os povos Karipuna,

Palikur-Arukwayene,  Galibi  Marworno  e  Galibi  Kali’na  no  Oiapoque,  sustentando  sua

alimentação,  economia  e  práticas  culturais.  Transformada  principalmente  em  farinha  e

utilizada também na produção do caxixi, bebida fundamental no ritual do Turé, a mandioca

articula tradição, identidade e sobrevivência. Sua produção assegura segurança alimentar, gera

renda e comprovam a capacidade adaptativa dessas comunidades, que preservam seus modos

de vida mesmo diante de desafios contemporâneos, como pragas e pressões externas.

A agricultura indígena no Oiapoque, nas terras Galibi, Uaçá e Juminã, enfrenta

desde o início de 2023 uma grave crise sanitária e ambiental que ameaça a base alimentar e

cultural das comunidades locais. De acordo com Anjos (2023), a proliferação de fungos e,

possivelmente, de uma bactéria, atingiu as plantações de mandioca em cerca de 66 aldeias,

afetando aproximadamente 10 mil indígenas das etnias Karipuna, Palikur-Arukwayene, Galibi

Marworno e Galibi Kali’na. Neste sentido, após a pandemia de Covid-19 em 2022, surgiu

praga que devastou as roças de mandioca nas comunidades indígenas de Oiapoque. O fato

ficou conhecido como a “pandemia das roças”, em razão de seu impacto. A destruição das

roças comprometeu a segurança alimentar das aldeias e reduziu significativamente a renda das

famílias,  já  que a  venda dos derivados da mandioca constituía  uma das principais  fontes

econômicas dos povos indígenas da região (AMIM, 2025).

A disseminação da praga tem sido relacionada tanto à troca de manivas entre

aldeias  e  a  comunidade  de  Saint-Georges,  na  Guiana  Francesa,  quanto  às  mudanças

climáticas, vem alterando os ciclos de chuva e de temperatura no extremo norte do Amapá. Os

indígenas relatam que, nos últimos quatro anos, o tempo da roça “deixou de responder”, com

estiagens  prolongadas  e  chuvas  irregulares  que  favorecem  o  aparecimento  de  doenças

agrícolas  (Vidal,  2023;  Galibi  Kali’na  3,  2025).  A perda  das  manivas  tradicionais  e  o

apodrecimento das raízes nas plantações devido as pragas, provocaram grande insegurança

alimentar e perdas econômicas, obrigando as famílias a reduzir o consumo de farinha, tapioca

e beiju, alimentos centrais da dieta e da cultura local. Segundo AMIM (2025), “As plantas de

mandioca doentes [...]  por dentro do caule,  o fungo impede a circulação de nutrientes na

planta [...] e, a depender do estágio de desenvolvimento da planta [...] pode ocorrer a morte

das plantas [...]” (AMIM, 2025, p.7).

A AGRICULTURA INDÍGENA E A ANCESTRALIDADE KALI’NA DA COMUNIDADE SÃO JOSÉ DOS GALIBI NO
MUNICÍPIO DO OIAPOQUE: GÊNESE E METAMORFOSES NAS DUAS PRIMEIRAS DÉCADAS DO SÉCULO XXI

Revista Homem, Espaço e Tempo, nº 19, volume 2. - ISSN: 1982-3800



A descrição apresenta a gravidade dos impactos causados pelo fungo nas plantas

de mandioca,  comprometendo seu desenvolvimento e  a  produtividade agrícola.  Conforme

mostra a imagem abaixo, a doença manifesta-se de forma progressiva, que afeta o caule e

interrompe o fluxo de nutrientes à planta. Essa deterioração, somada à alta capacidade de

dispersão dos esporos pelo ar, revela a vulnerabilidade dos cultivos tradicionais diante das

pragas, exigindo estratégias de manejo integradas e sustentáveis, baseadas em saberes locais e

científicos articulados.

Figura 1- Raiz da mandioca em estado de apodrecimento.

Fonte: Lewkowicz; Silveira, 2023

Segundo AMIM (2025), desde 2019 os Agentes Ambientais Indígenas investigam

as  percepções  das  comunidades  sobre  as  mudanças  ambientais  e  climáticas.  Com  o

surgimento da nova praga, porém, seu foco voltou-se aos sistemas agrícolas tradicionais. O

diagnóstico apontou que 57% das variedades de mandioca foram perdidas, embora algumas

manivas, como Tere tere e Xingu, tenham demonstrado resistência. Apesar de inicialmente

preocuparem por facilitar a disseminação da doença, as trocas de manivas tornaram-se hoje

uma estratégia essencial para fortalecer e preservar as variedades resistentes (AMIM, 2025).

A AMIM (2025) a apresenta a relevância do conhecimento tradicional indígena na

gestão  e  recuperação  dos  sistemas  agrícolas  frente  às  mudanças  climáticas  e  às  pragas

emergentes.  O  diagnóstico  realizado  pelos  Agentes  Ambientais  Indígenas,  doravante

chamados de Agamin5, representa uma ação científica autônoma e contextualizada, baseada

5  Agamin foi o nome escolhido pelos agentes para se autodefinir, pois além de representar a soma das iniciais 
de “agente ambiental indígena”, essa palavra se refere a uma ave amazônica que cuida e limpa a floresta (a 
ave é conhecida em português como jacamim) (IEPÉ, 2016).

A AGRICULTURA INDÍGENA E A ANCESTRALIDADE KALI’NA DA COMUNIDADE SÃO JOSÉ DOS GALIBI NO
MUNICÍPIO DO OIAPOQUE: GÊNESE E METAMORFOSES NAS DUAS PRIMEIRAS DÉCADAS DO SÉCULO XXI

Revista Homem, Espaço e Tempo, nº 19, volume 2. - ISSN: 1982-3800



na  observação  empírica  e  na  experimentação  comunitária.  A valorização  da  diversidade

genética das manivas de mandioca e das práticas de trocas entre comunidades expressa um

modelo de sustentabilidade ancestral, que alia saberes tradicionais e estratégias adaptativas de

resiliência ecológica e cultural. 

Segundo  a  AMIM  (2025)  destaca  que  os  Agamin  vêm  testando  diferentes

estratégias de manejo para enfrentar a praga e recuperar as roças. Entre elas estão a retomada

de práticas tradicionais, como a diversidade de espécies, as defumações e o mãiok bulê, a

incorporação de técnicas agroecológicas, como caldas fertiprotetoras e adubação verde, além

do corte e queima das partes infectadas da mandioca para evitar a propagação. Embora ainda

produzam efeitos modestos e graduais, essas iniciativas têm mostrado resultados promissores.

Além  do  impacto  ecológico,  a  situação  fragiliza  rituais  coletivos,  como  a

produção do caxixi  durante  o Turé,  que depende da mandioca como insumo simbólico e

alimentar. A exploração de petróleo ainda não iniciada, mas prevista para a costa do Amapá,

amplia  as  apreensões  das  lideranças  indígenas  quanto  aos  riscos  à  biodiversidade  e  à

contaminação dos ecossistemas Em resposta à crise, pesquisadores, organizações indígenas e

órgãos  ambientais  têm  articulado  ações  de  mapeamento  das  áreas  afetadas,  capacitação

técnica  e  reprodução  de  manivas  resistentes,  numa  tentativa  de  restaurar  a  produção  e

preservar o sistema agrícola tradicional que sustenta a identidade e a autonomia dos povos do

Oiapoque (Lewkowicz; Silveira, 2023).

A relação entre  a  produção de  mandioca  e  a  adaptabilidade  das  comunidades

indígenas, destacada por Anjos (2023), torna-se ainda mais óbvio diante dessa ameaça. A

capacidade  dessas  comunidades  de  manter  suas  tradições  enquanto  enfrentam  desafios

contemporâneos é testada pelas condições ambientais adversas. A perda potencial de colheitas

de mandioca devido a doenças agrícolas pode comprometer tanto o autoconsumo quanto a

continuidade das práticas culturais associadas ao cultivo dessa planta.

Desse  modo,  a  preservação  e  o  fortalecimento  do  sistema  agrícola  indígena

requerem  o  reconhecimento  de  sua  importância  cultural  e  econômica,  bem  como,  a

A AGRICULTURA INDÍGENA E A ANCESTRALIDADE KALI’NA DA COMUNIDADE SÃO JOSÉ DOS GALIBI NO
MUNICÍPIO DO OIAPOQUE: GÊNESE E METAMORFOSES NAS DUAS PRIMEIRAS DÉCADAS DO SÉCULO XXI

Revista Homem, Espaço e Tempo, nº 19, volume 2. - ISSN: 1982-3800



implementação de medidas que possam minimizar os impactos das mudanças climáticas, além

de combater as doenças que ameaçam as plantações. Para tanto, isso envolverá a colaboração

entre  as  comunidades  indígenas,  governos,  pesquisadores,  e  formuladores  de  políticas

públicas para desenvolver estratégias que assegurem a continuidade desse sistema agrícola

produtivo fundamental às comunidades indígenas (Anjos, 2023).  Conforme a AMIM (2025),

embora  a  praga  recente  tenha  causado  grandes  perdas,  já  é  possível  observar  sinais  de

retomada das roças. O repertório indígena de técnicas de plantio e manejo, que reúne saberes

agrícolas e espirituais, além disso, representa uma cultura ainda preservada. Apesar de nem

todas  as  práticas  serem  amplamente  utilizadas,  elas  seguem  vivas  na  memória  e  na

experiência  dos  agricultores,  que  continuam  a  transmitir  esses  conhecimentos  às  novas

gerações.

Neste sentido, é necessário reconhecer a importância da agricultura na vida dos

Galibi, o qual destaca-se o cultivo da mandioca como a principal fonte de sustento e renda.

Pois, fica claro que a mandioca não só alimenta as famílias, mas também sustenta tradições

culturais,  como  a  produção  de  farinha  e  a  celebração  do  Turé.  Entretanto,  a  agricultura

indígena enfrenta sérios desafios. Como visto, a recente proliferação de fungos e bactérias tem

prejudicado as plantações de mandioca, ameaçando, desta forma, a segurança alimentar e a

continuidade das práticas culturais. 

De acordo com a AMIM (2025, p.7), após mais de dois anos de investigação, a

Embrapa identificou, em 2024, o fungo Ceratobasidium theobromae como responsável pela

“vassoura-de-bruxa da mandioca”, que afeta as roças de Oiapoque. Paralelamente, os Agamin

apontaram alterações no regime de chuvas e mudanças nas práticas tradicionais de cultivo

como  fatores  que  intensificaram  o  problema.  Em  resposta,  o  Ministério  da  Agricultura

declarou, em janeiro de 2025, emergência fitossanitária no Amapá e no Pará, reforçando ações

de controle para evitar a expansão da praga.

A AMIM (2025) expõe a gravidade da crise fitossanitária que atinge as roças de

mandioca no Amapá, especialmente no Oiapoque, articulando fatores científicos, ambientais e

culturais. Embora a identificação do fungo pela Embrapa represente um avanço, a análise dos

Agamin  amplia  o  entendimento  ao  vincular  o  surto  às  mudanças  climáticas  e  ao

enfraquecimento  das  práticas  tradicionais.  Esse  quadro  reforça  a  necessidade  de  políticas

públicas  interculturais  que  integrem  conhecimentos  indígenas  e  científicos,  garantindo

soluções sustentáveis.  Assim, o enfrentamento da “vassoura-de-bruxa da mandioca” exige

ações  de  manejo  adequado  e  cooperação  entre  comunidades,  pesquisadores  e  governos,

A AGRICULTURA INDÍGENA E A ANCESTRALIDADE KALI’NA DA COMUNIDADE SÃO JOSÉ DOS GALIBI NO
MUNICÍPIO DO OIAPOQUE: GÊNESE E METAMORFOSES NAS DUAS PRIMEIRAS DÉCADAS DO SÉCULO XXI

Revista Homem, Espaço e Tempo, nº 19, volume 2. - ISSN: 1982-3800



assegurando a continuidade da agricultura indígena e a preservação do patrimônio cultural e

econômico dos Galibi.

VOZES  DA  TERRA:  MEMÓRIAS  E  PRÁTICAS  DA  AGRICULTURA  GALIBI
KALI’NA

Ouvir o que dizem os que cultivam a terra com as próprias mãos é uma das formas

mais  honestas  de  se  aproximar  da  história  viva.  Este  capítulo  percorre  os  relatos  de  três

membros da comunidade Galibi Kali’na, que, ao responderem a um questionário com cinco

perguntas  abertas,  deram  corpo  àquilo  que  muitos  insistem  em  reduzir  a  estatísticas  ou

descrições técnicas. Neste sentido, suas vozes, registradas com consentimento e cuidado ético,

são apresentadas sob os nomes Galibi Kali’na 1, 2 e 3, como forma de resguardar a identidade

pessoal sem perder o sentido coletivo de suas experiências. Pois, o valor dessas narrativas

reside na força com que expressam modos de vida marcados por ancestralidade, memória e

resistência.

Essas vozes, são mais do que respostas,  são testemunhos de uma coletividade que

atravessou a Guiana Francesa, navegou pelo rio Oiapoque e assentou suas casas na margem

brasileira com um propósito de seguir existindo com dignidade. Ignorar essas vozes seria

reproduzir a lógica de silenciamento que sempre acompanhou a história oficial, onde o saber

indígena foi tratado como curiosidade, e não como conhecimento legítimo. Ao contrário disso,

este capítulo propõe colocar essas vozes no centro da análise, e reconhecer nelas as fontes de

informação e os caminhos para pensar a terra, o trabalho e o futuro de outro modo. Ressalta-

se que os relatos e descrições apresentados nesta seção foram transcritos integralmente, tal

como produzidos pelos participantes da pesquisa. Optou-se por preservar a forma original das

narrativas,  que inclui  eventuais  desvios ortográficos ou gramaticais,  por compreender que

essas marcas compõem a autenticidade das vozes e mostram as particularidades linguísticas e

culturais  do  grupo  pesquisado.  Essa  escolha  metodológica  visa  respeitar  a  integridade

discursiva dos interlocutores e a riqueza expressiva de suas formas de dizer o mundo.

A mandioca e o saber ancestral Galibi

Na comunidade São José dos Galibi sustenta há décadas uma prática agrícola rica,

articulada ao seu modo próprio de estar no território. A terra, aqui, não é um bem negociável,

mas um lugar de memória e cuidado. As lavouras não surgem de imposições externas, mas da

A AGRICULTURA INDÍGENA E A ANCESTRALIDADE KALI’NA DA COMUNIDADE SÃO JOSÉ DOS GALIBI NO
MUNICÍPIO DO OIAPOQUE: GÊNESE E METAMORFOSES NAS DUAS PRIMEIRAS DÉCADAS DO SÉCULO XXI

Revista Homem, Espaço e Tempo, nº 19, volume 2. - ISSN: 1982-3800



sabedoria cultivada entre gerações. É nesse contexto que se formula a primeira questão desta

pesquisa: quais são as principais culturas agrícolas tradicionais praticadas na comunidade São

José dos Galibi e como essas práticas se conectam com a tradição do povo Galibi?

As práticas culturais tradicionais e a roça é a principal fonte de renda da comunidade
e entre outros produtos que são cultivados dentro da roça como: batata doce, banana,
pimenta e entre outros (Galibi Kali’na 1, 2025).
Assim que os Galibis chegaram e se instalaram onde é atualmente a aldeia, foram
logo construindo suas casas e fazendo suas roças, para poder cultivar a mandioca
que é a base da alimentação do povo Galibi. Da mandioca é feito o alepá (beiju
grande e seco) que é comido com todo tipo de comida, peixe, carne de caça e etc, é
feito  o  caxixi,  da  mandioca  também é  feito  a  farinha  de  mandioca,  farinha  de
tapioca, extrai o tucupi, a goma para fazer o “beijuzinho”, a crueira (parte grossa que
fica depois de peneirar a massa da farinha) as vezes para fazer mingau e também
servir  de  alimentos  para  as  galinhas  (quando  tem).  Então,  posso  afirmar  que  a
principal cultura agrícola é o cultivo da mandioca, na roça onde é plantada a maniva,
é  plantada  também  macaxeira,  banana,  abacaxi,  cará,  batata  doce,  batata  roxa,
porém,  em pequena  quantidade,  ocupando somente  os  cantos  das  roças  ou  uma
pequena parte da roça [...] (Galibi Kali’na 2, 2025).
Desculpe professor por não ter respondido antes as perguntas. A principal cultura é o
Maiuhi aqui na aldeia São José, que é roçar, derrubar, queimar, cuivara por último a
plantação das mandiocas ou seja “platando” as manivas, já povo “galiby” faz alguns
anos   que não está praticando a sua cultura, desde então vieram praticando a nossa
cultura até porque nós somos as maiorias como por exemplo os kali'na não fazem
mais roças e perderam a maniva do kaxixi e a batata Rocha que hoje em dia não se
encontra (Galibi Kali’na 3, 2025).

Quando Galibi  Kali’na  1  afirma que  “a  roça  é  a  principal  fonte  de  renda  da

comunidade”, ele está dizendo, sem rodeios, que há um sistema de vida que se ancora no

trabalho agrícola coletivo. Plantar batata-doce, banana, pimenta e outros cultivos é garantir

alimentação, é continuar vivendo com autonomia, em um lugar onde o trabalho e o território

se organizam de forma interdependente. Neste sentido, ressalta-se que, os saberes tradicionais

não podem ser pensados como algo separado da vida. Eles estão inscritos nos rituais, no uso

do espaço e nos modos de fazer (Cunha, 2009). Na comunidade Galibi, o que está em jogo é a

continuidade de um conhecimento que não depende da escrita para existir, mas do fazer em

coletividade e da convivência entre gerações

A fala  do  Galibi  Kali’na  2  mostra  uma visão  de  agricultura  que  ultrapassa  a

produção de alimentos, onde território, memória e identidade caminham juntos. A escolha de

iniciar a abertura das roças assim que chegaram ao novo território representou uma forma de

marcar o lugar como legítima morada, reconhecendo a terra como extensão do corpo coletivo.

Neste caso, plantar, foi também um ato de afirmação. Pois de acordo com Krenak (2019), os

povos indígenas não ocupam a terra, eles são a terra, e é por isso que perder o território é o

mesmo que perder a si.

A AGRICULTURA INDÍGENA E A ANCESTRALIDADE KALI’NA DA COMUNIDADE SÃO JOSÉ DOS GALIBI NO
MUNICÍPIO DO OIAPOQUE: GÊNESE E METAMORFOSES NAS DUAS PRIMEIRAS DÉCADAS DO SÉCULO XXI

Revista Homem, Espaço e Tempo, nº 19, volume 2. - ISSN: 1982-3800



No meio dessa prática está a mandioca, ela aparece como base alimentar e como

estrutura de uma economia do cuidado. De fato, a mandioca alimenta, sustenta, ensina, é dela

que se faz o alepá, o caxixi, o tucupi, a farinha, a goma, o mingau. Cada produto tem um

tempo, um modo, uma sabedoria. O trabalho com a mandioca requer experiência, paciência e

diálogo entre gerações, e esse saber passa de mãe para filha, de avó para neto, constitui o que

Munduruku (2012) denomina como “pedagogia da ancestralidade”, um conhecimento que por

convivência, gesto e escuta. Trata-se de um saber construído no cotidiano.

A resposta também mostra a presença de outras culturas “nos cantos” das roças,

banana,  macaxeira,  batata-doce,  cará,  abacaxi,  plantadas  em  pequenas  quantidades.  Essa

forma de plantio carrega uma lógica distinta da produtividade agressiva do agronegócio. Aqui,

cultiva-se  o  necessário,  sem esgotar  o  solo,  sem agredir  o  ritmo da  mata.  Pois,  segundo

Kopenawa (2015), o equilíbrio da floresta depende da escuta. Assim, a roça, do jeito que os

Galibi a praticam, não rompe com a mata, ela conversa com ela.

A voz de Galibi Kali’na 3, no entanto, traz um alerta que não pode ser ignorado.

Ao afirmar que os Kali’na “não fazem mais roças” e que “perderam a maniva do kaxixi e a

batata rocha”, ele representa um processo de ruptura. A perda desses cultivares tradicionais

aponta para um enfraquecimento das práticas ancestrais que estruturam a identidade do grupo.

E quando ele afirma que “nós somos as maiorias”, indicando a presença de outros coletivos

que passaram a conduzir os cultivos, abre-se espaço para discutir a tensão entre convivência e

apagamento cultural dentro da própria comunidade. Viveiros de Castro (2002) ressalta que, as

culturas  indígenas  não  são  estáticas  nem  homogêneas.  Elas  vivem  em  disputa,  em

reconfiguração, e isso implica também perdas. Quando uma comunidade deixa de cultivar

determinada variedade de planta, não se trata da ausência física daquele alimento. Perde-se

também a história ligada a ele, quem trouxe, como era cultivado, o que representava (Viveiros

de Castro, 2002).

De acordo com Vidal (2007) a roça é, para os povos indígenas, um espaço de

transmissão de saberes, de práticas e de identidade. Portanto, não fazer mais roça é, deixar de

ensinar e de aprender. Por exemplo, a maniva do kaxixi, tem valor que ultrapassa sua utilidade

agronômica.  Ela  simboliza  uma  linhagem,  uma  prática  compartilhada  entre  mães,  filhas,

anciãos e  jovens.  Sua perda fragiliza o vínculo com o passado e empobrece o repertório

coletivo da comunidade. 

Portanto,  as  falas  dos  três  participantes  constroem um quadro  complexo,  que

convivem  permanências  e  ausências,  práticas  vivas  e  outras  em  declínio.  O  cultivo  da

A AGRICULTURA INDÍGENA E A ANCESTRALIDADE KALI’NA DA COMUNIDADE SÃO JOSÉ DOS GALIBI NO
MUNICÍPIO DO OIAPOQUE: GÊNESE E METAMORFOSES NAS DUAS PRIMEIRAS DÉCADAS DO SÉCULO XXI

Revista Homem, Espaço e Tempo, nº 19, volume 2. - ISSN: 1982-3800



mandioca, central nas vozes dos dois primeiros, aparece como eixo que sustenta a economia

da comunidade e sua identidade. Já a ausência de cultivares tradicionais citada pelo terceiro

entrevistado sinaliza que há riscos concretos em curso. Neste caso, a agricultura, deve ser

analisada como técnica e como uma linguagem da memória. Onde ela falha, algo se cala. E

esse silêncio, aos poucos, ameaça o que ainda resta da voz ancestral.

Saberes da roça, entre a permanência do gesto e a ameaça do esquecimento

Para  compreender  a  transmissão dos  saberes  agrícolas  entre  os  Galibi  Kali’na

exige olhar para além do plantio. O conhecimento que sustenta a roça não está guardado em

livros, mas na palavra dos mais velhos, nos gestos repetidos no tempo certo, na convivência

com a terra. Assim, durante as duas primeiras décadas do século XXI, essa prática de ensinar

e aprender passou por mudanças culturais, sociais e pela presença cada vez maior da escola

formal  e  da  tecnologia  nas  aldeias.  Diante  desse  cenário,  a  pesquisa  propôs  a  seguinte

pergunta:  Como os conhecimentos agrícolas  tradicionais  foram transmitidos ao longo das

duas primeiras décadas do século XXI?

Com  “passado”  “dois”  anos,  esses  conhecidos  foram  passando  de  gerações  em
gerações com isso, fomos observando os costumes dos mais velhos, hoje a maior
parte  desses  costumes  foram  “ser”  “perdendos”  que  eram  dos  nossos  avós  e
tataravós (Galibi Kali’na 1, 2025).
No  início  da  primeira  década  do  século  XXI,  ainda  moravam na  aldeia  muitas
famílias Galibi, e consequentemente faziam suas roças e levavam seus filhos para
ajudar nos trabalhos que são essenciais para ter uma roça produtiva. Na segunda
metade  chegaram na  aldeia  algumas  famílias  que  são  de  outras  etnias,  trazendo
novos conhecimentos agrícolas, umas famílias permanecem até hoje e outras foram
embora,  mas  de  maneira  geral,  os  pais  fazem as  roças  e  os  filhos  ajudam nos
trabalhos  dela,  desde  o  plantio,  até  o  cultivo.  Dessa  maneira  os  conhecimentos
agrícolas tradicionais são transmitidos dos mais velhos para os mais jovens (Galibi
Kali’na 2, 2025).
Nas duas primeiras décadas eu era muito jovem mais já andava com meu pai meus
tios e meu avó foram mim ensinando fazer alguma coisa como alinhar uma roça
como derrubar uma árvore e principalmente de como fazer a farinha (Galibi Kali’na
3, 2025).

A resposta do Galibi Kali’na 1 traz o tom de quem olha para o presente com

saudade do que foi herdado. Ele relata que os costumes vinham passando de geração em

geração, mas que hoje grande parte deles se perdeu. Assim, trata-se do reconhecimento de

uma ruptura. Os saberes dos avós e tataravós não desapareceram por desinteresse, mas porque

as condições para sua continuidade foram sendo atingidas por processos lentos, silenciosos e,

às vezes, externos à comunidade. Neste sentido, Krenak (2019) ressalta que a tentativa de

padronizar as formas de vida, por meio da escola, da televisão, da política institucional, afasta

A AGRICULTURA INDÍGENA E A ANCESTRALIDADE KALI’NA DA COMUNIDADE SÃO JOSÉ DOS GALIBI NO
MUNICÍPIO DO OIAPOQUE: GÊNESE E METAMORFOSES NAS DUAS PRIMEIRAS DÉCADAS DO SÉCULO XXI

Revista Homem, Espaço e Tempo, nº 19, volume 2. - ISSN: 1982-3800



os povos originários daquilo que os sustenta, ou seja, a relação com o território e com o tempo

de seus ancestrais.

Na fala do Galibi Kali’na 2, vemos uma tentativa de equilíbrio entre permanência e

adaptação.  Ele recorda que,  no início dos anos 2000,  muitas famílias ainda mantinham a

prática de levar os filhos para a roça. O trabalho era coletivo, e a roça funcionava como

espaço de ensinamento. Com a chegada de famílias de outras etnias, novos conhecimentos

passaram a  circular  na  comunidade,  o  que  provocou  mudanças.  Algumas  permaneceram,

outras foram embora, mas o que se mantém, segundo o relato, é o esforço dos pais em ensinar

aos filhos, do plantio até a colheita. Aqui, o saber tradicional se reinventa, sem se romper.

Como  afirma  Daniel  Munduruku  (2012),  o  que  caracteriza  a  sabedoria  indígena  é  a

capacidade de se adaptar sem se descaracterizar, mantendo sua raiz viva na escuta dos mais

velhos e no gesto repetido do cotidiano.

Por sua vez, a voz do Galibi Kali’na 3 reforça esse caráter vivencial do aprendizado.

Mesmo ainda muito jovem nas décadas iniciais do século XXI, ele diz ter aprendido com o

pai, os tios e o avô. O aprendizado ocorreu na prática, ou seja, observar como alinhar uma

roça,  derrubar  uma árvore,  fazer  farinha.  São saberes  que não se  transmite  por  instrução

teórica, mas por imersão afetiva e prática. Isso confirma o que Kopenawa (2015) chama de

“palavra que anda junto com o corpo”. O conhecimento que só ganha sentido quando vivido

no tempo da terra, entre os que sabem e os que estão dispostos a aprender.

Portanto,  o que se nota,  é um anseio entre o que resiste e o que se desfaz.  Neste

sentido, a tradição se apaga porque o tempo coletivo se fragmenta. Por isso, a convivência

entre gerações,  que sempre foi  o eixo da roça,  tem sido ameaçada por novas rotinas que

deslocam os mais jovens do espaço agrícola. Por isso, quando a escuta se rompe, o saber se

cala. Ainda assim, há força nas falas. Mesmo diante da perda, há o reconhecimento de que

ensinar e aprender na roça é um ato que continua vivo, ainda que em disputa, ainda que em

risco.

Os Obstáculos à Continuidade da agricultura tradicional Galibi Kali’na

A permanência das práticas agrícolas tradicionais entre os Galibi Kali’na não depende

da vontade dos mais velhos ou do esforço cotidiano das famílias. Ela enfrenta obstáculos

concretos,  muitas  vezes  impostos  por  ações  externas  ao  controle  da  comunidade,  como,

mudanças  no  uso  da  terra,  entrada  de  valores  alheios  à  lógica  indígena,  abandono  de

cultivares, redução da participação dos jovens, ausência de políticas públicas efetivas. Diante

A AGRICULTURA INDÍGENA E A ANCESTRALIDADE KALI’NA DA COMUNIDADE SÃO JOSÉ DOS GALIBI NO
MUNICÍPIO DO OIAPOQUE: GÊNESE E METAMORFOSES NAS DUAS PRIMEIRAS DÉCADAS DO SÉCULO XXI

Revista Homem, Espaço e Tempo, nº 19, volume 2. - ISSN: 1982-3800



disso, preservar o que foi herdado exige resistir a forças que buscam desorganizar o tempo da

roça. Então, para compreender esses conflitos, foi feito a seguinte pergunta: Quais desafios a

comunidade enfrenta na preservação das práticas agrícolas tradicionais?

É o resgate de algumas “espécie” de batata pra fazer o caxixi e entre outros produtos
que foram tragos por eles quando vieram, com isso a própria mandioca que “e” pra
fazer  o  caxixi,  com  a  praga  que  “teu”  nas  “rocas”  que  foram  morrendo  essas
manivas (Galibi Kali’na 1, 2025).

Atualmente com a procura de novos caminhos, estudos, trabalhos fora da aldeia,
muitas  famílias  foram  embora  da  aldeia,  deixando  de  fazer  suas  roças,  e  não
ensinado para seus filhos. o que foi ensinado para eles. Até mesmo a maioria das
famílias que moram na aldeiam, possuem um trabalho fixo dentro da comunidade e
que impede de fazer uma roça e mantê-la, desse modo, a maioria das crianças nunca
nem foi em uma roça (Galibi Kali’na 2, 2025).

Grandes desafios que a comunidade vem enfrentando de muitos jovens não quere
praticar  sua  cultura  isso  faz  com que enfraquece  as  práticas  tradicionais  (Galibi
Kali’na 3, 2025).

A voz do Galibi  Kali’na 1 chama atenção à perda de espécies tradicionais  de

batata  e  manivas  que  eram usadas  para  produzir  o  caxixi,  produto  ancestral  derivado da

mandioca. Além disso, ele menciona que pragas afetaram as roças e acabaram eliminando

variedades importantes, o que aponta para uma fragilidade crescente das práticas agrícolas

frente a fenômenos ambientais e à ausência de políticas de apoio. Logo, o desaparecimento

dessas espécies representa um prejuízo agronômico. Neste sentido, Freire (2015) ressalta que

cada planta tradicional guardada pelos povos indígenas tem uma memória coletiva, um nome,

um uso, uma história familiar. Quando essas variedades se perdem, desaparecem recursos e

parte da identidade. A praga que destrói a maniva é um evento natural e um sintoma de uma

ausência, de assistência técnica, de reconhecimento, de proteção dos saberes locais.

Por sua vez, a voz do Galibi Kali’na 2 aprofunda essa percepção. Ele relata o

abandono da roça por parte de famílias que deixaram a aldeia em busca de estudo e trabalho,

mas também daqueles que permanecem, embora já não plantem. Muitos têm funções fixas

dentro da comunidade, professores, agentes de saúde, trabalhadores de projetos institucionais

e, por isso, deixam de cultivar a terra. O resultado é visível, segundo ela, há crianças que

nunca pisaram numa roça. O ciclo de transmissão foi rompido. Isso confirma o que afirma

Baniwa (2019), ao lembrar que o maior risco aos povos indígenas no tempo presente além do

desmatamento, e a pressão fundiária, é o enfraquecimento dos vínculos entre os jovens e os

A AGRICULTURA INDÍGENA E A ANCESTRALIDADE KALI’NA DA COMUNIDADE SÃO JOSÉ DOS GALIBI NO
MUNICÍPIO DO OIAPOQUE: GÊNESE E METAMORFOSES NAS DUAS PRIMEIRAS DÉCADAS DO SÉCULO XXI

Revista Homem, Espaço e Tempo, nº 19, volume 2. - ISSN: 1982-3800



modos de vida herdados dos mais velhos. Quando a roça deixa de fazer parte da infância, o

saber tradicional deixa de ter chão.

No que lhe diz respeito, a fala do Galibi Kali’na 3 é concisa, mas contundente:

muitos jovens “não quere praticar sua cultura”, e isso enfraquece tudo. O recado é direto. O

problema não está na técnica, mas na falta de vontade, ou melhor, na falta de sentido. Se a

roça não diz mais nada para os jovens, ela deixa de existir. Aqui, não se trata de culpa, mas de

contexto.  A juventude  indígena,  assim  como  qualquer  outra,  é  atravessada  por  desejos,

dúvidas e preocupações. Ela se vê diante de um tempo que valoriza o que é rápido, digital,

urbano. Manter os pés na terra exige mais do que memória, ou seja, exige sentido coletivo.

Krenak (2019) enfatiza que a maior ameaça aos povos originários é o rompimento com os

sentidos  profundos  de  sua  existência,  provocados  por  uma  sociedade  que  os  vê  como

obstáculos ao progresso.

Portanto, os desafios enfrentados pela comunidade Galibi Kali’na não se limitam

ao  campo  agrícola.  Eles  dizem  respeito  à  permanência  de  um  modo  de  vida,  de  uma

pedagogia comunitária que se ancora na terra e nos gestos partilhados. A perda de espécies

tradicionais, o afastamento das famílias, o desligamento dos jovens, tudo isso pode levar para

um risco real: o de uma cultura deixar de ser vivida, tornando-se apenas lembrança. Ainda

assim,  há força em cada fala.  Elas  não denunciam para desistir.  Denunciam para resistir.

Porque  enquanto  houver  alguém  que  se  lembra  do  caxixi,  que  sabe  o  nome  da  batata

esquecida,  ou  que  insiste  em levar  os  filhos  para  ver  uma roça,  há  futuro  no  gesto  que

permanece.

Quando a terra deixa de responder: os impactos das mudanças climáticas na roça Galibi

Entre os Galibi, o tempo da roça sempre foi lido com precisão. Qualquer sinal da

natureza serve como orientação para plantar, colher e descansar o solo. Na comunidade São

José dos Galibi, esse saber veio dos avós, passou de boca em boca, acompanhou gerações

inteiras. Porém, nas últimas décadas, essa memória do tempo foi desestabilizada. As chuvas

deixaram de vir quando se esperava. Pragas surgiram em ciclos desconhecidos. O clima, que

antes era parceiro do trabalho, tornou-se inconstante.  Essas mudanças afetam a colheita e

desmontam um modo de vida inteiro. Quando a natureza deixa de apresentar os sinais antigos,

o  conhecimento  tradicional  perde  sua  base.  Diante  disso,  a  pesquisa  propôs  a  seguinte

pergunta: De que maneira as mudanças ambientais e climáticas têm impactado a agricultura

tradicional na comunidade São José dos Galibi?

A AGRICULTURA INDÍGENA E A ANCESTRALIDADE KALI’NA DA COMUNIDADE SÃO JOSÉ DOS GALIBI NO
MUNICÍPIO DO OIAPOQUE: GÊNESE E METAMORFOSES NAS DUAS PRIMEIRAS DÉCADAS DO SÉCULO XXI

Revista Homem, Espaço e Tempo, nº 19, volume 2. - ISSN: 1982-3800



Com os impactos ambientais, que temos, hoje com a mudança climática e o próprio
período das produções das roças,  com essas mudanças de clima que temos hoje
(Galibi Kali’na 1, 2025).
Não sei se o que está acontecendo nos últimos anos com as poucas roças aqui da
comunidade e as muitas outras aqui da região, é por causa das mudanças ambientais
ou climáticas, só sei que afetou muito a gente, dá até um desanimo quando a gente
faz o roçado onde vai ser a roça, faz o plantio e depois que as manivas começam a
ficar bonitas, elas simplesmente começam a secar, as raízes que são as mandiocas
apodrecem e a  roça toda é  perdida ou então para  não perder,  as  mandiocas são
colhidas  ainda  pequenas.  Jamais  imaginei  que  um dia  passaríamos  por  isso.   A
macaxeira que é base da alimentação, não tem mais como antes, não temos mais
batata doce, batata essa que é fundamental para fazer o caxixi Galibi, temos que
recorrer a outras alternativas, como colocar beterraba para poder dar a cor típica do
caxixi Galibi (Galibi Kali’na 2, 2025).
Os  impactos  ambientais  e  climáticas  têm  sido  um  desafio  muito  grande  para
comunidade  “galiby”  há  mais  de  quatro  anos  que  sofremos  sem  roças,eu
principalmente  que  minha  roça  era  onde  tirava  meus  justento.trabalhei  mais  de
quinze anos com farinha hoje  sinto falta  de uma tapioquinha no café  da manhã
farinha  tapioca  que não podemos mais  fazer  porque não temos roças  devido às
mudanças climáticas (Galibi Kali’na 3, 2025).

A natureza avisava de outro modo. E esse aviso era suficiente para alimentar uma

comunidade inteira com dignidade (Baniwa, 2019; Krenak, 2019). Neste sentido, as três vozes

reunidas nesta etapa da pesquisa indicam um ponto comum, ou seja, a roça perdeu seu ritmo.

O Galibi Kali’na 1 reconhece que o “período das produções” já não obedece mais aos ciclos

conhecidos. Segundo ele, chove fora de hora, o solo se esvazia, as pragas se multiplicam, e as

manivas morrem ainda pequenas. O que antes era previsível agora se tornou esforço sem

retorno. Para quem vive do cultivo, isso é uma perda econômica, e o enfraquecimento de uma

forma de existência. De acordo com Porto-Gonçalves (2006), a degradação ambiental atinge

primeiro aqueles que dependem diretamente da terra para viver, e entre os mais atingidos

estão os povos que construíram com ela uma relação de confiança e reciprocidade.

O segundo depoimento, de Galibi Kali’na 2, vem como um desabafo silencioso. Ele

descreve o desânimo diante de uma roça que parece se recusar a vingar.  Segundo ele,  as

manivas que pareciam fortes  apodrecem no subsolo,  e  com elas  desaparecem também as

batatas que garantiam o preparo do caxixi, bebida que carrega sabor e história. Além disso, a

substituição da batata por beterraba, revela que algo se perdeu. O gesto resiste,  mas com

esforço. Segundo Baniwa (2019), os povos indígenas enfrentam a destruição material, e o

risco da descontinuidade cultural, quando se é forçado a reinventar o que, durante séculos, foi

aprendido com o tempo e a terra.

Já a fala do Galibi Kali’na 3 traz o tom mais duro da perda. De acordo ele, após quinze

anos produzindo farinha, não tem mais roça nem sequer a tapioca para o café da manhã. Esse

A AGRICULTURA INDÍGENA E A ANCESTRALIDADE KALI’NA DA COMUNIDADE SÃO JOSÉ DOS GALIBI NO
MUNICÍPIO DO OIAPOQUE: GÊNESE E METAMORFOSES NAS DUAS PRIMEIRAS DÉCADAS DO SÉCULO XXI

Revista Homem, Espaço e Tempo, nº 19, volume 2. - ISSN: 1982-3800



detalhe, aparentemente pequeno, expõe a extensão do impacto. Deixar de tomar café com

tapioca é mudar o cardápio e perceber que o cotidiano foi desfeito. O pão que vinha da terra já

não se tem à mesa. Vale ressaltar que, quando o território deixa de responder aos saberes

tradicionais,  o que está  em jogo é uma crise climática e  um processo de desestruturação

social,  que corrói  a  autonomia e a  identidade dos povos (Bergamaschi,  2009;  Gonçalves,

2006).

Portanto, as vozes dos Galibi, são denúncias e testemunhos. Denúncia contra o modelo

de desenvolvimento que devastou florestas, contaminou rios, mudou o clima e ignorou os

modos  de  vida  que  respeitam  o  equilíbrio.  Testemunho  de  que,  mesmo  diante  do

desequilíbrio,  há quem insista  em lembrar o tempo em que a terra ainda respondia.  Essa

lembrança não é nostalgia. É resistência. É o que Krenak (2019) chama de "esperança ativa":

uma fidelidade ao passado que continua a alimentar  o presente,  mesmo quando as raízes

secam antes da hora.

O futuro da agricultura Galibi sob os olhos de quem não desiste

Mesmo diante  das  perdas,  das  mudanças  climáticas  e  do  enfraquecimento  da

transmissão  entre  gerações,  os  Galibi  Kali’na  seguem buscando  meios  de  manter  viva  a

relação com a terra. A roça, para muitos, continua sendo plantio e um lugar de pertencimento,

de memória e de dignidade. Por isso, em tempos em que os saberes ancestrais enfrentam

tantas pressões, perguntar sobre o futuro da agricultura tradicional é perguntar, ao mesmo

tempo, sobre o futuro da própria comunidade. Com isso em vista,  esta pesquisa propôs a

seguinte questão: Como a comunidade vê o futuro da agricultura tradicional e quais são as

estratégias para sua preservação?

Temos que se acostumar com essa mudança climatica, para pode fazer as nossas
roças nós períodos certos (Galibi Kali’na 1, 2025).
Não posso  falar  do  modo que  a  comunidade  vê,  vou  falar  meu ponto  de  vista,
acredito que seria os mais jovens ter um interesse maior no aprendizado sobre a
agricultura  e  os  pais  também  tivessem  a  vontade  de  ensinar,  não  ao  ponto  de
depender  somente  dela,  mas  de  uma forma  que  desse  pra  conciliar  com outros
afazeres do dia a dia. Vejo que desse modo, a prática da agricultura não se perderá
(Galibi Kali’na 2, 2025).
No ano que vivemos a comunidade vê um futuro de muito desafio mais tem solução
nós como agricultor indígena ultimamente fizemos nossa roça bem distante onde só
o dono possa ver e só ele pode entrar na roça isso é forma de preservar nossa cultura
tradicional (Galibi Kali’na 3, 2025).

A voz do Galibi Kali’na 1 resume, com simplicidade e precisão, um dos eixos da

adaptação, segundo ele, “temos que nos acostumar com essa mudança climática, para poder

A AGRICULTURA INDÍGENA E A ANCESTRALIDADE KALI’NA DA COMUNIDADE SÃO JOSÉ DOS GALIBI NO
MUNICÍPIO DO OIAPOQUE: GÊNESE E METAMORFOSES NAS DUAS PRIMEIRAS DÉCADAS DO SÉCULO XXI

Revista Homem, Espaço e Tempo, nº 19, volume 2. - ISSN: 1982-3800



fazer as nossas roças nos períodos certos”. Essa frase expressa o que Krenak (2019) chama de

inteligência ancestral diante da catástrofe. Para Krenak (2019) o mundo muda, mas quem

escutou a terra por gerações sabe se orientar mesmo quando os sinais se embaralham. Essa

forma de lidar com a crise climática não se baseia na espera por soluções externas, mas na

tentativa de reorganizar o calendário agrícola com base na observação.

Por sua vez Galibi Kali’na 2, desloca o olhar para dentro da própria comunidade.

Ele recusa generalizações e assume uma posição honesta, não fala pelo coletivo, fala por si. E

em sua resposta aponta um desafio, o desinteresse dos jovens e a omissão de muitos pais no

repasse  do  que  sabem.  Segundo  ele,  a  agricultura  tradicional,  não  precisa  ser  a  única

atividade, mas pode coexistir com outros compromissos. E isso exige vontade e presença.

Munduruku (2012) ressalta que os saberes dos povos indígenas se mantêm na convivência

entre tempos e formas de vida. Nesse sentido, o futuro da roça, depende menos de políticas

salvas por fora e mais de um pacto interno, ou seja, os mais velhos dispostos a ensinar, os

mais novos dispostos a ouvir.

A terceira fala, de Galibi Kali’na 3, é talvez a mais marcada pela estratégia da

resistência. Ele reconhece os desafios, mas não os toma como fim.  Desse modo, ao relatar

que as novas roças estão sendo feitas em locais mais afastados, onde só o dono entra, ele

apresenta uma resposta prática para proteger o cultivo. É uma medida que combina segurança

e cuidado. Nesse caso, a roça, se torna espaço sagrado, pessoal, íntimo. É o que Freire (2015)

chamaria  de  “território  de  memória”,  um espaço  onde  o  saber  tradicional  se  atualiza  na

prática, mesmo em meio à escassez de apoio externo ou ao desaparecimento das condições

ideais.

Portanto, nas três vozes, o futuro aparece como travessia difícil, mas não como

ponto final. Os Galibi não estão esperando que alguém venha resolver os problemas. Pelo

contrário, estão fazendo o possível com o que têm, e desta maneira, readéquam o tempo do

plantio, protegem a roça do acesso indiscriminado, e continuam acreditando que o diálogo

entre gerações pode impedir que a roça se perca de vez (Munduruku, 2012; Krenak, 2019;

Baniwa, 2019).

Entre a terra, a memória e o futuro: a agricultura Galibi em tempos de desequilíbrio
O percurso analítico das narrativas colhidas entre os Galibi Kali’na da comunidade

São José garantiu escutar, com atenção e respeito, o que muitas vezes passa despercebido nos

discursos oficiais, ou seja, o saber da roça como fundamento de uma vida que se ancora no

A AGRICULTURA INDÍGENA E A ANCESTRALIDADE KALI’NA DA COMUNIDADE SÃO JOSÉ DOS GALIBI NO
MUNICÍPIO DO OIAPOQUE: GÊNESE E METAMORFOSES NAS DUAS PRIMEIRAS DÉCADAS DO SÉCULO XXI

Revista Homem, Espaço e Tempo, nº 19, volume 2. - ISSN: 1982-3800



territórioe na memória dos que vieram antes. As respostas às cinco perguntas da pesquisa não

oferecem um quadro homogêneo, tampouco linear. Ao contrário, elas mostraram, um tempo

marcado por inquietações entre o que persiste e o que se perde, entre a escuta dos antigos e os

ruídos provocados pelo presente desordenado.

A  mandioca,  segundo  os  participantes,  segue  como  eixo  alimentar,  cultural  da

comunidade.  Desse modo,  não se  trata  de um cultivo qualquer,  ela  organiza o cotidiano,

mobiliza o trabalho coletivo, orienta rituais e marca o ritmo da vida. Como visto, produtos

como o alepá, o caxixi,  a farinha, o tucupi e a goma são alimentos e expressões de uma

sabedoria acumulada por gerações. Para Krenak (2019), os saberes indígenas não podem ser

separados da vida que os produz. Neste sentido, quando uma variedade de batata ou uma

maniva se perde, não desaparece só uma planta, desaparece um elo com o passado. Essa perda

tem  causas  diversas.  Por  um  lado,  a  entrada  de  outros  grupos  e  os  novos  modos  de

organização do tempo comunitário afetaram a transmissão de saberes. Por outro, a ausência de

políticas  públicas  que reconheçam o valor  da  agricultura  tradicional  contribui  para  o  seu

enfraquecimento. Além disso, a escola, quando descolada da realidade local, muitas vezes

silencia o que deveria valorizar. De acordo com Baniwa (2019), a educação escolar indígena

só cumpre seu papel quando se alinha ao território e aos saberes ancestrais.

Neste  sentido,  o  impacto  das  mudanças  climáticas  foi  uma constante  nas  falas.  A

natureza, que antes dialogava com os saberes tradicionais, já não responde como antes. As

chuvas mudaram de tempo, as pragas aumentaram, as roças fracassam. E o medo, como bem

expressou um dos participantes, não é deixar de colher, é deixar de confiar na terra. Quando o

solo  nega  a  colheita,  nega-se  também o  que  se  acreditava  seguro.  Neste  sentido,  Porto-

Gonçalves (2006) ressalta que os povos que mais sofrem com as alterações climáticas são

aqueles que nunca romperam com a natureza, mas que agora pagam o preço por escolhas

feitas por outros. Apesar disso, a ideia de futuro não aparece nas falas como desistência. Ela

surge em forma de resistência. E desse modo, alguns adaptam o tempo da plantação, outros

fazem a roça em locais mais distantes para protegê-la. Há quem acredite na força do diálogo

entre  gerações  e  na  possibilidade  de  conciliar  o  trabalho  agrícola  com as  exigências  do

presente. Bergamaschi (2009) afirma que, os territórios tradicionais seguem se reinventando,

não por escolha, mas por necessidade. E essa reinvenção é uma forma de resistir.

Portanto, a agricultura entre os Galibi Kali’na, na comunidade São José dos Galibi,

não pode ser compreendida por categorias que desvalorizam o saber popular ou que reduzem

o plantio a técnica. O que se planta ali é história. O que se colhe, quando o tempo permite, é

A AGRICULTURA INDÍGENA E A ANCESTRALIDADE KALI’NA DA COMUNIDADE SÃO JOSÉ DOS GALIBI NO
MUNICÍPIO DO OIAPOQUE: GÊNESE E METAMORFOSES NAS DUAS PRIMEIRAS DÉCADAS DO SÉCULO XXI

Revista Homem, Espaço e Tempo, nº 19, volume 2. - ISSN: 1982-3800



continuidade. Para tanto, escutar essas vozes é um exercício de humildade e de justiça. É

reconhecer que há ali uma forma de viver que insiste, mesmo em meio à incerteza, em manter

os pés na terra e a memória viva.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

As  considerações  finais  deste  estudo  retomam  o  percurso  realizado  ao  longo  da

pesquisa e destacam a importância de compreender a agricultura tradicional como um dos

pilares que sustentam a vida social, a memória coletiva e a identidade do povo Galibi-Kali’na

da aldeia São José do Galibi. Ao analisar o modo como essas práticas se mantiveram nas duas

primeiras  décadas  do  século  XXI,  foi  possível  observar  que  a  agricultura,  constitui  uma

expressão de continuidade histórica e de afirmação cultural.

O objetivo geral de compreender como as práticas da agricultura indígena, articuladas

aos  saberes  ancestrais  e  à  identidade  étnica  dos  Galibi  Kali’na,  se  transformaram  e  se

mantiveram  na  comunidade  São  José  do  Galibi,  no  município  do  Oiapoque,  nas  duas

primeiras décadas do século XXI. A partir do trabalho de campo, da revisão bibliográfica e do

diálogo com os moradores, tornou-se evidente que a roça funciona como espaço de ensino,

convivência  e  transmissão de  saberes.  É nela  que os  mais  velhos  compartilham técnicas,

histórias e conselhos, e é nela, também, que os mais jovens aprendem a reconhecer a terra

como fonte  de  vida  e  como parte  essencial  do pertencimento ao grupo.  Assim,  o  estudo

confirma que a agricultura desempenha papel decisivo na manutenção da identidade Galibi-

Kali’na.

Os  objetivos  específicos  também  foram  atendidos.  A  investigação  possibilitou

identificar as bases históricas e territoriais que formam o sistema agrícola local, compreender

a  centralidade  da  mandioca  e  analisar  os  desafios  contemporâneos  que  influenciam

transformações  e  permanências  nas  práticas  de  cultivo.  O  cultivo  da  mandioca,  além de

alimento  fundamental,  reafirma  simbolicamente  a  ligação  da  comunidade  com  seus

antepassados, já que cada variedade plantada carrega histórias e valores que ultrapassam a

dimensão material.

Quanto ao problema de pesquisa, de que maneira os saberes ancestrais e as práticas

agrícolas contribuem para a manutenção da identidade Galibi-Kali’na? A pesquisa oferece

uma  resposta  clara,  ou  seja,  esses  saberes  e  práticas  constituem  o  eixo  principal  de

continuidade cultural. Eles preservam modos de fazer, de sentir e de interpretar o mundo,

A AGRICULTURA INDÍGENA E A ANCESTRALIDADE KALI’NA DA COMUNIDADE SÃO JOSÉ DOS GALIBI NO
MUNICÍPIO DO OIAPOQUE: GÊNESE E METAMORFOSES NAS DUAS PRIMEIRAS DÉCADAS DO SÉCULO XXI

Revista Homem, Espaço e Tempo, nº 19, volume 2. - ISSN: 1982-3800



funcionando como forma de resistência diante das pressões externas que incidem sobre a

comunidade.

Por  fim,  reconhecem-se  limites  inerentes  ao  tempo  de  observação  e  ao  recorte

espacial,  restrito  a  uma única  aldeia.  Ainda  assim,  os  resultados  reforçam a  urgência  de

valorizar e proteger a agricultura indígena como patrimônio cultural. Investir nesses sistemas

tradicionais significa fortalecer a soberania alimentar e, sobretudo, a dignidade, a memória e a

autonomia dos povos que compõem o mosaico humano da Amazônia.

REFERÊNCIAS

ANJOS, A. B.  Base alimentar dos indígenas do Oiapoque, mandioca é ameaçada por
pragas no Amapá. Agência Publica, 2023.Disponível em: https://apublica.org/2023/08/base-
alimentar-dos-indigenas-do-oiapoque-mandioca-e-ameacada-por-pragas-no-amapa/. Acessado
no dia 06.jun.2024.

AMIM (Associação das Mulheres Indígenas em Mutirão). A pandemia nas roças nas terras
indígenas do Oiapoque. Conhecimento, vivências e práticas indígenas associadas ao cultivo
da mandioca. Oiapoque, 2025.

BANIWA,  G.  A educação  escolar  indígena  e  os  desafios  da  interculturalidade.  In:
BERGAMASCHI, Maria Aparecida. Território e natureza: a modernidade em questão.
Porto  Alegre:  Editora  da  UFRGS,  2009.  Disponível  em:  https://lume.ufrgs.br/  handle/
10183/15960. Acesso em: 03 jun. 2025.

CUNHA, E. B. da.  Dinâmica territorial do povo Galibi Kali’na de Oiapoque-AP. Tese
(Doutorado em Geografia) - Instituto de Filosofia e Ciências Humanas, Universidade Federal
do Pará, Belém, 2022. 202 f. Disponível em: http:// repositorio. ufpa. br: 8080 /jspui/ handle/
2011/15457. Acesso em:.13. Abr.2024.

CUNHA, Manuela Carneiro da.  Cultura com aspas e outros ensaios.  São Paulo:  Cosac
Naify, 2009.

CUNHA, Manuela  Carneiro  da  (Org.).  História  dos  índios  no Brasil.  2.  ed.  São Paulo:
Companhia das Letras, 2009.
KRENAK, A. Paisagens, territórios e pressão colonial. Espaço Ameríndio, Porto Alegre, v.
9,  n.  3,  p.  327,  2015.  DOI:  10.22456/1982-6524.61133.  Disponível  em:  https://seer.ufrgs.
br/index.php/EspacoAmerindio/article/view/61133. Acesso em: 4 out. 2024.

KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: Companhia das Letras,
2019. Disponível em:  https://www. companhiadasletras. com.br/detalhe/100435/ ideias-para-
adiar-o-fim-do-mundo. Acesso em: 03 jun. 2025.

KOPENAWA, Davi; ALBERT, Bruce. A queda do céu: palavras de um xamã yanomami. São
Paulo: Companhia das Letras, 2015.

A AGRICULTURA INDÍGENA E A ANCESTRALIDADE KALI’NA DA COMUNIDADE SÃO JOSÉ DOS GALIBI NO
MUNICÍPIO DO OIAPOQUE: GÊNESE E METAMORFOSES NAS DUAS PRIMEIRAS DÉCADAS DO SÉCULO XXI

Revista Homem, Espaço e Tempo, nº 19, volume 2. - ISSN: 1982-3800

https://apublica.org/2023/08/base-alimentar-dos-indigenas-do-oiapoque-mandioca-e-ameacada-por-pragas-no-amapa/.%20Acessado%20no%20dia%2006.jun.2024
https://apublica.org/2023/08/base-alimentar-dos-indigenas-do-oiapoque-mandioca-e-ameacada-por-pragas-no-amapa/.%20Acessado%20no%20dia%2006.jun.2024
https://apublica.org/2023/08/base-alimentar-dos-indigenas-do-oiapoque-mandioca-e-ameacada-por-pragas-no-amapa/.%20Acessado%20no%20dia%2006.jun.2024
https://seer.ufrgs/
https://lume.ufrgs.br/%20handle/%2010183/15960
https://lume.ufrgs.br/%20handle/%2010183/15960


LEWKOWICZ,  R.  SILVEIRA,  M.  Praga  mata  plantações  de  mandioca  nas  terras
indígenas do Oiapoque, 2023. Instituto de Pesquisa e Formação Indígena. Disponível em:
https://institutoiepe.org.br/2023/08/praga-mata-plantacoes-de-mandioca-nas-terras-indigenas-
do-oiapoque/. Aesso em 08 out 2025.

LIMA, Carla Oliveira de.  Historiografia social  da Amazônia e história ambiental:  um
breve  balanço.  Revista  do  Lhiste,  Porto  Alegre,  num.6,  vol.4,  jan/dez.  2017.
https://seer.ufrgs.br › article › viewFile. Acesso em 03.06.2023.

LIMA,  Cristina  Maria  Garcia  de  et  al.  Pesquisa  etnográfica:  iniciando  sua
compreensão. Revista Latino-americana de enfermagem, v. 4, p. 21-30, 1996.

LÓPEZ GARCÉS, C. Contatos interétnicos em regiões de fronteiras: a visão dos Ticuna e dos
Galibi do Oiapoque. Variações interétnicas: etnicidade, conflitos e transformações Stephen
Grant Baines (Org). Brasília: Ibama; UnB/Ceppac; IEB, 2012.

MEIRA, M. Povos indígenas e políticas públicas no Oiapoque: um estudo antropológico
sobre o processo de etnogênese. Belém: MPEG, 2006.

MEIRA, Márcio. Indígenas no Oiapoque: fronteiras, circulação e identidade. In: RIBEIRO,
Darcy (Org.).  Povos indígenas do Brasil:  500 anos de resistência.  São Paulo:  Instituto
Socioambiental, 2006. p. 207-221.

MORAES, Claudia Renata Lod.  A Transição de Menina para Mulher e a Menstruação
como rito de passagem da menina entre os Galibi Kalin’a. UNIFAP, 2018 Trabalho de
Conclusão de Curso - Licenciatura Intercultural Indígena.

MUNDURUKU,  Daniel.  A sabedoria  dos  velhos:  conversas  sobre  a  vida. Petrópolis:
Vozes, 2012.

OLIVEIRA, João Pacheco de. Ensaios em Antropologia Histórica. Rio de Janeiro: Editora
UFRJ, 2016.

OLIVEIRA, João Pacheco de. O nascimento do Brasil e outros ensaios: povos indígenas e
o Estado nacional. Rio de Janeiro: Contra Capa, 2016.

PORTO-GONÇALVES,  Carlos  Walter.  A globalização  da  natureza  e  a  natureza  da
globalização. Civilização Brasileira, 2006. Disponível em: https://www. Boitempo editorial.
com.br/produto/a-globalizacao-da-natureza-e-a-natureza-da-globalizacao-1977.  Acesso  em:
03 jun. 2025.

SILVA, L. W. O. DOS S.  D. A relação entre as fontes de rendas e as atividades produtivas
na aldeia Santa Izabel, terra indígena Uaçá no município de Oiapoque. 2019.

SILVEIRA, F. L. Tradições e propriedade da terra em processos de demarcação de terras
indígenas. Monografia. Departamento de Direito da PUC-RJ. 2015.

VIDAL, Lux. Narrativas e memória de um chefe Galibi do Oiapoque. São Paulo: Iepé –
Instituto de Pesquisa e Formação Indígena, 2023.

A AGRICULTURA INDÍGENA E A ANCESTRALIDADE KALI’NA DA COMUNIDADE SÃO JOSÉ DOS GALIBI NO
MUNICÍPIO DO OIAPOQUE: GÊNESE E METAMORFOSES NAS DUAS PRIMEIRAS DÉCADAS DO SÉCULO XXI

Revista Homem, Espaço e Tempo, nº 19, volume 2. - ISSN: 1982-3800

https://institutoiepe.org.br/2023/08/praga-mata-plantacoes-de-mandioca-nas-terras-indigenas-do-oiapoque/
https://institutoiepe.org.br/2023/08/praga-mata-plantacoes-de-mandioca-nas-terras-indigenas-do-oiapoque/


VIDAL, Lux. O renascimento dos povos indígenas no Brasil. São Paulo: Global, 2007.

______, Lux.  Povos indígenas no Brasil, 2000/2024. Disponível em:  https://pib.Socioambi
ental. org /. Acessado no dia 14.abr.2024.

______, L. (Org.). A questão indígena: 500 anos depois. São Paulo: Global, 2002.

____________.Povos indígenas no Brasil, 2000/2018. Disponível em: Galibi do Oiapoque -
Povos Indígenas no Brasil. Acessado no dia 20.set.2024.

____________.Povos  indígenas  no  Brasil,  2000/2024.  Disponível  em:  https:  //pib.Soci
ambiental.org/pt/Povo:Galibi_Kali%27na#:~:text=Situa%C3%A7%C3%A3o%20das%
20terras,boa%20vizinhan%C3%A7a%2C%20mas%20pouco%20comtato.  Acessado  no  dia
25.abr.2025.

___________. Terras indígenas e direitos culturais. In: ALMEIDA, Alfredo Wagner Berno de
(Org.). Sociedade e cultura: estudos antropológicos. São Paulo: Hucitec, 2000. p. 193-218.
____________.  Povos Indígenas do Baixo Oiapoque: o encontro das águas, o encruzo dos
saberes e a arte de viver. Museu do Índio Iepé. 2007, p.13.

_____________. Outros viajantes. A trajetória de uma migração. Revista USP, n. 46, p. 42-

51, 2000.

VIVEIROS  DE  CASTRO,  E.  A inconstância  da  alma  selvagem:  e  outros  ensaios  de
antropologia. São Paulo: Cosac Naify, 2002.

A AGRICULTURA INDÍGENA E A ANCESTRALIDADE KALI’NA DA COMUNIDADE SÃO JOSÉ DOS GALIBI NO
MUNICÍPIO DO OIAPOQUE: GÊNESE E METAMORFOSES NAS DUAS PRIMEIRAS DÉCADAS DO SÉCULO XXI

Revista Homem, Espaço e Tempo, nº 19, volume 2. - ISSN: 1982-3800

https://pib.socioambiental.org/en/Povo:Galibi_do_Oiapoque
https://pib.socioambiental.org/en/Povo:Galibi_do_Oiapoque

